
 1

  סג: סד מנחות 
  שבת שבע ברכות  

  קלאריסטענפעלד שראל אילת וי 
  משה שווערד 

  

  מנחות סג: 
  

  ספר איזהו מקומן . 1

   
  
  

  סימן כה  - קדשים  - ספר מקדש דוד  . 2
 ומ"מ נראה דעבדינן טצדקא שלא להביא לידי איסור שבת  דשבת הותרה בק"צ ולא דחויה   (ביומא מ"ו ע"ב)ב) אמרינן  

כדמוכח מההיא דמנחות (נ' ע"ב) גבי חביתי כ"ג דדוחות את השבת משום דבעינן תאפינה נאה ואי עביד לה מאתמול 
ולאו דוקא טצדקא שיהא אפשר שלא   אינשפה לה ופרכינן ואימא דכביש ליה בירקא ע"ש אלמא דעבדינן טצדקא

עבדינן ג"כ  בהאיסור  למעט  אפילו טצדקא  אלא  בשבת  כלל  בקצירת   לעשותו  ע"ב)  (ס"ג  כדמוכח מההיא דמנחות 
העומר דבשבת היה נקצר באדם אחד כדי למעט באיסור שבת ואע"ג דסוף סוף אותן הג' סאין היה נקצר בשבת מ"מ 

שבת באיסור  למעט  כדי  קופות  ובג'  מגלות  ובג'  אדם  בני  בג'  נקצר  שהיה  בחול  כמו  עושין  היו  מקשים   לא  והנה 
שנים שעשאוהו פטורים אין עושין ע"י שנים דהא  אמאי  נימא בשנים   העולם בשחיטת הקרבנות בשבת  אי  ואפילו 

  שעשאוהו דג"כ אינו מותר לגמרי מדאוריתא מ"מ עכ"פ אמאי לא עבדינן להקל האיסור 
  

  רק במכשירין אך נראה דזה דעבדינן טצדקא כדמוכח מההיא דחביתין וקצירת העומר ואף למעט האיסור עבדינן הוא  
אמרינן  מ"מ  כו'  לעשות פחמים  עצים  דכורתין  לעשותן מע"ש  אפשר  אם  אף  השבת  את  דוחין  מכשירין  דס"ל  לר"א  ואף 
בעירובין (ק"ג.) דמודה ר"א דכל מה שאפשר לשנויי משנינן וכהן שעלתה לו יבלת חותכו בשניו כדי למעט באיסור שבת 

אבל בגוף ההקרבה אע"ג דאפשר לשנויי כגון לעשותו בשנים לא עבדינן טצדקא דכל שאפשר לשנויי אין זו מכשירין  
  ...  כיון דהותרה

  
  ספר איזהו מקומן . 3

  



 2

  חדושי הרשב"א על מסכת מנחות  . 4

  
  

  רש"י מסכת מנחות דף סג עמוד ב  . 5
שאין ממציא מכל סאה אלא מעט   מובחר טפיכך משובח הדבר דהוי עשרון    - בחול מייתינן מחמש דהכי שביחא מילתא   

  אותו סלת דק היוצא ראשון.
  

  רש"ש מסכת מנחות דף סג עמוד ב  . 6
וגם לישנא דרבא ]  2[.  וקשה דלפ"ז הדרא קושיא לדוכתא]  1[ גמרא דהכי שביחא מילתא. פרש"י דהוי עשרון מובחר טפי.  

כו'.   חלוקין אלא בטירחאעשרון מובחר בל"ט כו' בטירחא  ואינו  לגמרי  ע"כ נ"ל לפרש דשביחא מילתא .  משמע דשוין 
  היינו דנראה מזה עשירות וגדולה לבית ה':

  
  ADDENDUM- תוספת ברכהספר  . 7

  
  דף על הדף מנחות דף סג עמוד ב . 8

  במשנה: וחכמים אומרים, אחד שבת ואחד חול בשלשה.
    
  וברש"י: לפרסם הדבר מפני הבייתוסין ע"כ. היינו שהיו אומרים דבמנחות השבת זה שבת בראשית.    
    

וכתב כ"ק אדמו"ר בעל האמרי אמת מגור זצ"ל: יש להסתפק איך היה בזמן הבית כשחל יום העומר בלאו הכי במוצש"ק 
  האם ג"כ קצרו בשלש מגלות. ע"כ.    

  

  ד מנחות ס 
  

 שטמ"ק אות א'  . 9
  

 ג'  שטמ"ק אות . 10
 

  ספר חידושי בתרא . 11

  
  

  שו"ת חכם צבי סימן מה . 12
צא ולמד מאותה שאמרו בפ' ר' ישמעאל ס"ד ע"א אמר רבה היו לפניו   כחה של מצוה מן המובחררצונך לידע    ...

שמינה  הבא  לו  שאומרים  אלא  עוד  ולא  פטור  שמינה  ואח"כ  כחושה  שחט  כחושה  וא'  שמינה  א'  חטאות  שתי 
  :  לכתחילה ושחוט ופסק כן הרמב"ם בהל' שגגות בפ"ב וטעמא משום מצוה מן המובחר להביא שמינה



 3

  סימן קעה  - ספר ברכי יוסף על או"ח  . 13
מעשה בליל התקדש חג הפסח באחד שבירך איהו ואביזריה על כוס קדוש ואחר שתייתם כוס קדוש המה ראו שהיין הוא 

ויש מי שנסתפק אם ישלחו להביא יין  גרוע כי האף אמנם ראוי שתשרה עליו ברכה מ"מ אין זה משובח ואפי' יין בינוני אינו,
טוב ומשובח לקיים שלש כוסות הנותרים ביין טוב במוטב תלתא, או דילמא אינהו בדידהו שלש אלה יעשו מיין הראשון ולא 

והמטיב הטוב  ברכת  בספק  ולא .  יכנסו  המובחר  מן  מצוה  למעבד  גברא  חובת  הכי השתא  כלל,  ספק  כאן  אין  ולדידי 
יתפתה מיינו, כי גדול כח מצוה מן המובחר כדאמרי' במנחות דף ס"ד דאם שחט כחושה לחובת היום ואח"כ שמנה 

דשגגות פ"ב  סוף  הרמב"ם  פסק  וכן  ושחוט.  שמנה  הבא  לכתחילה  לו  שאומרים  אלא  עוד  ולא  דאפילו פטור,  הרי   .
בשבת משום מצוה מן המובחר אף ששחט כבר חובת היום מאחר שהיא כחושה אומרים לו הבא שמנה ושחוט, ואין חוששין 

נא ביד תשלח להביא יין הטוב לקיים מצות כוסות למלאכות דאוריתא.   והדברים ק"ו בנידון דידן דאמרין ליה שלח 
  :הנותרים

  
וכבר הזכיר ראיה זו הגאון מהר"ר צבי אשכנזי בתשוב' סי' מ"ה, וללמד יצא כמה תקיף חילא דמצוה מן המובחר. הן אמת 

, ואינו ענין לנידון הרב הנז"ל, כאשר דשאני התם דאיכא בכחושה משום הקריבהו נא לפחתךדהדוחה ידו נטויה עלינו,  
  אחד הרואה צפה והביט בתשובת הרב הנז' נדונו. ואין להאריך:

  
  הר"ן על הרי"ף מסכת ביצה דף ט עמוד ב  . 14

לחמימות  מקום  ואין  חללו  מתמעט  מלא  שהוא  ומתוך  בדפנות  הפת  ומדביקין  היו  קטנים  שתנוריהם  מלא.  שהתנור  בזמן 
  להתפשט והפת נאפה יפה:

    
ביום טוב מותר ירבה   ומיהא משמע דלרבות בשיעורא  גזירה שמא  ביום טוב  את העכו"ם  דאין מזמנין  ודאמרינן לקמן 

 ומיהו איכא למידק מדאיבעיא לן פרק רבי ישמעאל במנחות (דף סד א)בשבילו היינו שמא ירבה בשבילו בקדרה אחרת  
חולה שאמדוהו לשתי גרוגרות ואיכא שתי גרוגרות בשתי עוקצין ושלש בעוקץ אחד הי מייתינן שתים מייתינן דחזיין ליה או 

ועד כאן דילמא שלש מייתינן דקא ממעט בבצירה ואסיקנא דשלש מייתינן שתים לא מייתינן משום דמעוטי בבצירה עדיף  
בצירה רבוי  איכא  עוקצין  בשני  דבשתים  גוונא  האי  כי  אלא  התם  לן  איבעיא  דשנים   לא  לן  דפשיטא  אבל משמע 

תירץ ר"י ז"ל דהתם  דלרבויי בשיעורא אסור דשתי' מייתי' שלש לא מייתינן   בעוקץ א' ושלשה בעוקץ (אחד) [אחר]
ולא תקשי לך ההיא דגרסינן בעירובין בפ' הדר (דף סח א)   בשבת דוקא דאיכא איסור סקילה אבל ביו"ט דאיסור לאו הקלו

ההוא ינוקא דאישתפוך חמימיה אתו לקמיה דרבא אמר להו נשייליה לאמיה אי צריכה ניחם ליה אגב אימיה וההוא מעשה 
בשבת הוה דאלמא אפי' בשבת שרי לרבויי בשיעורא דלא קשיא שכבר פרש"י ז"ל [שם] וכן בתוס' דניחם ליה ע"י עכו"ם 
אלא  מיתסר  דלא  לא קשיא דכיון  התם דע"י ישראל קאמר  דמפרש  למאן  ואפילו  ואומר  עוד  מוסיף  ז"ל  והרשב"א  קאמר 
מדרבנן כיון דביו"ט שרי התם גבי מילה משום מצוה התירו לגמרי אפי' ע"י ישראל מכלל דסבירא ליה ז"ל דרבויי בשיעורא 
בשבת לא מיתסר אלא מדרבנן ותמהני עליהם דא"כ מאי קא מיבעי לן התם במנחות פשיטא דשלש מייתי' דרבויי בשיעורא 
אחד  לגרוגרות  (אלא)  אמדוהו  (לא)  אלו  אמר)  (תלמודא  דהא  מדאורייתא  מיתסר  בצירה  ורבוי  מדרבנן  אלא  מיתסר  לא 

לפיכך נראה לי ברור ומייתי שלש בעוקץ אחד לא עבר אדאורייתא כלל ואלו הביאו שנים בשני עוקצים לוקה וחייב חטאת  
דודאי רבויי [שעורא]  בשבת מדאורייתא מיתסר ואפי' הכי לא דמי (למזיד דאיכא למימר דאחמיר) רבויי בשיעורא ביו"ט 
כמוהו  תוספתו  אף  אסור  מלאכה  כל שהעיקר  ולפיכך  הותרה  ולא  חולה  אצל  היא  דחויה  בשבת שהשבת  שיעורא  לרבויי 
ובלבד שיהא  נפש הותר בה דאפי' אפשר מעיו"ט שרי כל שהוא מרבה על העיקר  יו"ט שאוכל  ומיתסר מדאורייתא. אבל 

נפש לא הוצרכה לשקול   בטורח אחד תוספתו יאכל לכל  כמוהו ועוד שנראה להם לחכמים שכיון שאמרה תורה אך אשר 
בשבת  אבל  שרי  מפיש בטרחא  דלא  היכא  כל  בשיעורא  רבויי  הכי  ומשום  בלבד  אליו  המצטרך  יבשל אלא  ולדקדק שלא 

  שהעיקר אסור אף תוספתו כמוהו מדאורייתא ולא ניתן לידחות אצל חולה ולפי זה האי דעירובין דוקא ע"י נכרי היא:
  

  ספר איזהו מקומן . 15

    



 4

  ספר איזהו מקומן . 16

   
  

  ספר איזהו מקומן . 17

   
  

  בבא קמא פב- ספר שערים מצויינים בהלכה . 18

  



 5

  תוספות בבא קמא דף פב/ב  . 19
כדתנן במסכת שביעית (פ"ז מ"ג) אין עושין   וא"ת ת"ל דאסור לעשות סחורה בכל דברים טמאים  - לא יגדל אדם חזירין  

סחורה בנבילות וטריפות ובפ' כל שעה (פסחים דף כג. ושם) נמי אומר ציידי חיה ועוף שנזדמנו להם מינים טמאים דוקא 
ותירץ נזדמנו אבל לכתחילה לא כדדריש התם יהיו בהוייתן יהא ובת"כ נמי דרשינן שקץ הוא לכם שלא לעשות סחורה בהן  

מגדלן למשוח עורות בשומנן או למוכרן לישראל שימשח בהן שרי וכל   ר"ת דהיינו דוקא בדבר העומד לאכילה אבל אם 
חלב מותר למכור היא דלא קאי לאכילה ובירושלמי נמי מפרש בהאי פירקא דסוסים וחמורים שרי לעשות בהן סחורה משום 

 דסתמן למלאכה:
 

  תוספות מנחות דף סד/ב   . 20
והא דמשמע לקמן בסוף שתי הלחם (דף צט:) דמי שלמד כל התורה כגון    - ארור אדם אשר ילמד את בנו חכמת יוונית  

ימוש לא  לאו משום דכתיב  אי  ישמעאל שרי  ר'  אחותו של  בן  קרי  בן דמא  אלא  אדם  קרא  שמע ולמ"ד אפי' לא  את 
ימוש   לא  מצות  קיים  וערבית  דשרישחרית  למלכות]  1[משמע  קרוב  היה  דשמא  צורך  דאיכא  היכא  כדאשכחן   היינו 

למלכות   שקרובין  מפני  יוונית  חכמת  ללמוד  להם  התירו  גמליאל  רבן  בית  דשל  מט:)  (דף  ר' בסוטה  לו  התיר  שלא  ומה 
בר"ג כמו  ציבור  צורך  כך  כל  היה  לא  שמא  דר' ]  2[  ישמעאל  להיות  אפשר  ואי  היה  גזירה  דקודם  מפרש  ורבינו שמואל 

ישמעאל לאחר חורבן היה שפדאו ר' יהושע בפ' הניזקין (גיטין נח.) ותינוק היה ואפי' ר' ישמעאל אחר שהיה מעשרה הרוגי 
שנה   מאה  הבית  בפני  נשיאותן  נהגו  ושמעון  וגמליאל  הלל  ואמרינן  עמו  נהרג  דרשב"ג  כ"כ  קדם  לא  בית מלכות  ומלכות 

ואם כדאיתא בפ"ק דע"ז (דף ט.) דמלכות בית חשמונאי פסק בפני הבית מאה ושלש שעמד הורדוס    חשמונאי קדמו טובא
דגזרו על עטרות כלות ושלא ילמד אדם את   תאמר והלא בפולמוס של טיטוס גזרו כדאיתא בפ' בתרא דסוטה (דף מט.)

ט.)  (דף  דע"ז  בפ"ק  כדאיתא  טובא  קדמו  חשמונאי  בית  ומלכות  חורבן  בשעת  היה  טיטוס  ופולמוס של  יוונית  חכמת  בנו 
בפני הבית מאה ושלש   בית חשמונאי פסק  גזרו ולא קיבלו מינייהו דמלכות  ותירץ ה"ר יעקב ברבי שמעון דמעיקרא 

וקיבלו מינייהו גזרו  ויעלי' לטותא דרבנן שרי  ולבסוף  בעי לקבל  ואי  בעלמא  לומר דמעיקרא קאי בארור  יש   ועוד 
 ומיהו קשה דהא אמרי' (שבועות דף לו.) ארור בו קללה בו נדוי: ולבסוף גזרו ואסרו לגמרי

 
  פרק יד   - נתיב התורה  - ספר נתיבות עולם א  . 21

בגוים תאמין שנאמר והאבדתי חכמה מאדום אבל אם  יש חכמה  אדם  יאמר לך  ולכך אמרו במדרש (איכה רבה פ"ב) אם 
האומות ראוים אל שכל הא חכמי  אין  אין תורה כי  בגוים  ושריה  מלכה  בגוים אל תאמין שנאמר  יש תורה  לך  להי -יאמר 

התורה שהיא  יש הנבדל  הירח  גלגל  תחת  שהוא  במה  האומות  חכמי  מה שאמרו  כי  בחבורו  ז"ל  הרמב"ם  דברי  הם  וכך   .
גלגל הירח שזהו מה שאחר הטבע אין  היו חכמים בעולם הטבעי, אבל מה שאמרו במה שהוא למעלה מן  לשמוע להם כי 

להית אין לשמוע להם. ומה שאמרו - לשמוע להם, כי היו חכמים בעולם הטבעי אבל למעלה מן הטבע וחכמה זאת חכמת א
רק כי לישראל נתן חכמה מפיו שחכמת הטבע נקראת חכמה גמורה שהרי אין מחלק בין חכמת ישראל ובין חכמת האומות.  

וכמו שאמרו אשר חלק מחכמתו ליראיו, ואצל חכמת האומות אשר חלק מחכמתו לבשר ודם אבל שם חכמה עליה רק שאין 
להית נבדלת מן הגשמי לגמרי. ואם כן מזה נראה כי יש ללמוד חכמת האומות, כי למה לא ילמד החכמה -חכמתן חכמה א

. ואין סברא לומר כי אף כן מן השם יתברך שהרי נתן להם מחכמתו יתברך  שהיא מן השם יתברך שהרי חכמת האומות גם
שהחכמה היא חכמה גמורה, מכל מקום אין לו לסור מן התורה כדכתיב והגית בו יומם ולילה. ויש להביא ראיה אל סברא 
אני שלמדתי כל התורה כולה מהו שאלמד  כגון  דמא בן אחותו של רבי ישמעאל  בן  זאת ממסכת מנחות (צ"ט ע"ב) שאל 
חכמת יונית קרא עליו המקרא הזה לא ימוש ספר התורה הזה מפיך צא ובדוק איזה היא שעה שלא מן היום ולא מן הלילה 

יונית,   ולילה. אבל נראה דחכמת ולמוד בה חכמת  יומם  והגית בה  יונית אסורה ללמוד מפני שכתוב  ואם כן מוכח דחכמת 
יונית דהתם איירי חכמה שאין לה שייכות אל התורה כלל, כמו חכמה שהיא במליצה או משל וחכמה זאת אין לה שייכות 

. אבל החכמות לעמוד על המציאות וסדר העולם בודאי מותר ללמוד וכתיב (יהושע א') והגית בו יומם ולילה,    כלל אל התורה
(ב"ק פ"ב ע"ב) אמרינן באותה שעה אמרו ארור האיש   והכי מוכח דפירוש חכמת יונית היינו מליצה ולשון, דבפרק מרובה

שיגדל חזרים וארור האדם שילמד את בנו חכמת יונים של בית ר"ג התירו להם לספר בחכמת יונית מפני שקרובים למלכות, 
ומפני כי דבר זה אין בו תועלת להבין חכמת התורה ולכך אסרוה, אבל ומדאמר לספר שמע מינה שהוא שייך אל הלשון.  

. ועוד כי למה היו קוראין אותו חכמת דברי חכמה אינו אסור כי החכמה הזאת היא כמו סולם לעלות בה אל חכמת התורה
במדרש  דאמר  הא  קשה  אבל  אדם.  כל  חכמת  היא  הזאת  החכמה  הלא  בעולם  שהוא  המציאות  על  לעמוד  היא  אם  יונית, 
והלא  ליה  אמרו  בשמים  שאומנתם  באצטרלוגין  מצוייה  התורה  אין  שמואל  אמר  היא  בשמים  לא  פ"ח)  רבה  (דברים 
אצטרלוגין אתה וגדול בתורה אמר להו לא הייתי מביט באצטרלוגיא אלא בשעה שהייתי פנוי מן התורה בשעה שהייתי נכנס 
לבית המים עד כאן. ואם כן לא הותרו לאדם ללמוד החכמות אלא בשעה שהוא פנוי מן התורה ואי אפשר לו לעסוק בתורה 

להית לגמרי שהוא משפט -כלל. והטעם כי כבר אמרנו ההפרש שיש בין התורה ובין שאר החכמות, כי התורה היא חכמה א
א משפט  היא  שהתורה  ומאחר  למעלה,  שהארכנו  וכמו  יתברך  הם -השם  השמים  כי  בשמים  זאת  מעלה  תמצא  ולא  להית 
להית נבדלת, ולכך לא תמצא התורה במי שכל חכמתו -גשמיים, וכל אשר בני האדם עוסקים בהם אין החכמה הזאת חכמה א



 6

ולפי זה אף שאר חכמות כמו חכמת הטבע שהם מעיינים במציאת עולם להית.  -הוא בשמים במה שאין החכמה הזאת חכמה א
  הזה הגשמי אסורים:

  
  ספר בניהו בן יהוידע על בבא קמא דף פב/ב  . 22

בס"ד, כי החזיר יש לו סימן טהרה בעקביו דפרסותיו סדוקות בנעיצת צפרניו, נ"ל  ישראל  דנזדעזעה ארץ  , אך סימן והא 
נמצא סימן טומאה בפיו דאינו מעלה גרה, כמ"ש [דברים י"ד ח'] ואת החזיר כי מפריס פרסה הוא ולא גרה טמא הוא לכם,  

, כי ולכן נעץ צפרניו בחומה להראות סימן טהרה שיש בו,  טהרה מראה בעקביו, אבל הוא בראשו נגעו, כי פיו הוא בראשו
להראות שראוי הוא לקרבן מצד אותו החזיר שהעלו, הגם דאין בו דעת, הנה הקליפה נתלבשה בו והניחתו לנעוץ צפרניו,  

ולכן נזדעזעה ארץ ישראל בעת שהראה סימן טהרה זה שלו, דכפי האמת טמא הוא מכח סימן ,  סימן זה של טהרה שיש בו
, ולכן קללו את המגדל חזירים בקללה של ארור, כי עקבי חזיר גימטריא ארור. ולזה אמרו ארור המגדל טומאה אשר בפיו

חזי"ר  עקב"י  כמנין  יהיה  ארור  כן  על  גדלו,  ולכך  טהרה,  סימן  ברגליו  שיש  חזיר  בעקבי  רק  והסתכל  שסמך  חזירים, 
  שהסתכל בהם, ולא נסתכל בראש החזיר ששם סימן טומאה 

  
  ספר בניהו בן יהוידע על מנחות דף סד/ב  . 23

ומן השמים היה הדבר הזה אתא ההוא חרשא אותיב חדא ידיה אאיגרא. פירוש וחרש זה הוא אלם ששומע ואינו מדבר,  
כי באותו זמן היה מחלוקת בין הורקנוס ובין ארסטובלוס אחיו, ועל ידי כך נחרבו ,  שיתגלה להם המקום ע"י האלם

וענין המחלוקת הזו היה בסיבת לשון הרע ומסירות ורכילות שהיא חטא ,  מקומות הזרעים ולא מצאו מקום ליקח ממנו
נגלה להם ע"י האלם ולכך  רכילות ,  בפה,  כאלמים שלא תדברו  כולכם  לרמוז להם מעתה בעבור תיקון שלכם תהיו 

  : כלל, ובזה תתבטל המחלוקת ויחזור הטוב לאיתנו הראשון
  

  ספר בניהו בן יהוידע על מנחות דף סד/ב  . 24
קשא מנא ידע מזה ששם המקום הוא צריפין לשון רבים וגגות לשון רבים דילמא שם שם מי איכא מידי דשמיה צריפין גגות. 

. ונ"ל בס"ד ראה שהאלם הניח יד אחת אאגרא וידו אחת אצריף וחזר וסילק תכף והחזיר המקום הוא גג צריף או צריף גג
אותה כן פעם שנית על הגג ועל הצריף, לכך אמר ששם המקום הוא גגות לשון רבים וצריפין לשון רבים מאחר שכפל הרמז  
פעמים. ולכן בעין סוכר לא אמר להם אם יש מקום ששמו עינים סוכרים, והיינו בעין סוכר עשה הרמז פעם אחת שלא הניח 

  ידו חדא אעיניה וחדא אסיכרא פעמים, לכך דן שהמקום הוא עין סוכר לשון יחיד: 
ובזה מובן המאמר דאמר למה נקרא פתחיה שפותח דברים ודורשן, תרי מילי קאמר חדא פותח הדברים כהכא דהשמת ידו 

הצריף ושם  הגג  על מקום ששמו על שם  דכונתו  לה  פתח  אצריפא  וחדא  אאיגרא  אמר ודורשן שדורש המילות ,  חדא  וגם 
, וכאן נעשה מחמת מעשה אחרת שראה לפניו כאן נעשה הרמז פעמים, דרש מזה שהמקום שמו על שתים אלו בלשון רבים

  הרמז פעם אחת, דרש ששם המקום לשון יחיד ואינו לשון רבים כאידך: 
  

  תוספות מסכת מנחות דף סד עמוד ב . 25
ונראה ]  2[  ותימה הוא לומר שהאריך ימים כל כך  פירש בקונטרס דהוא מרדכי שהיה בימי אחשורוש]  1[  –אמר להו מרדכי  

  על שם מרדכי הראשון היו נקראין הממונים על שמו לפי שאינם ממנים אלא בקיאים בעלי שכל ומדע.
  

  ספר איזהו מקומן . 26

  



 7

  ADDENDUM- תוספת ברכהספר  . 27

   
  
  


